
99

FE
BB
RA
IOCUSTODIA

Testo biblico Lc 22,24-34
24E nacque tra [i discepoli] anche una discussione: chi di loro fosse da 
considerare più grande. 25Egli disse: «I re delle nazioni le governano, e 
coloro che hanno potere su di esse sono chiamati benefattori. 26Voi però 
non fate così; ma chi tra voi è più grande diventi come il più giovane, e chi 
governa come colui che serve. 27Infatti chi è più grande, chi sta a tavola o 
chi serve? Non è forse colui che sta a tavola? Eppure io sto in mezzo a voi 
come colui che serve.
28Voi siete quelli che avete perseverato con me nelle mie prove 29e io 
preparo per voi un regno, come il Padre mio l’ha preparato per me, 30perché 
mangiate e beviate alla mia mensa nel mio regno. E siederete in trono a 
giudicare le dodici tribù d’Israele.
31Simone, Simone, ecco: Satana vi ha cercati per vagliarvi come il grano; 
32ma io ho pregato per te, perché la tua fede non venga meno. E tu, una 
volta convertito, conferma i tuoi fratelli». 33E Pietro gli disse: «Signore, con 
te sono pronto ad andare anche in prigione e alla morte». 34Gli rispose: 
«Pietro, io ti dico: oggi il gallo non canterà prima che tu, per tre volte, abbia 
negato di conoscermi».

Contesto 
Il brano che ora consideriamo è inserito nel contesto dell’Ultima Cena 
e le parole che qui leggiamo sono come il testamento di Gesù, le sue 
ultime parole prima che abbia inizio la narrazione della passione e della 
morte. I temi che attraversano questi versetti sono il servizio, la fedeltà, 
la comunità.
Il Signore si dona a una comunità che non capisce ancora, lo tradisce, 
fugge e lo rinnega. Se il traditore per eccellenza è Giuda, di fatto tutti i 
discepoli hanno la loro quota di partecipazione a questo male, e Cristo si 
fa servo e muore per liberarci da esso. Mentre lo spirito del nemico ci fa 
cercare l'autoaffermazione e il dominio, lo Spirito di Gesù ci fa conoscere il 
vero modo di realizzarci a immagine di Dio. 

Sesta lectio



100

FEBBRAIO - LECTIO: «CUSTODIA»

Luca pone in risalto la posizione di Pietro: Satana lo mette al vaglio. Ma 
Gesù ha già pregato perché nella sua caduta, invece di disperare di sé, speri 
in lui. Oltre che inevitabile, è bene che Pietro fallisca, perché proprio nel 
suo fallimento si manifesterà la solidità della roccia che non crolla, ossia la 
fedeltà del Signore. È molto importante che il peccato di Pietro sia previsto 
e predetto: questo ci rende consapevoli del fatto che Gesù lo ama e muore 
per lui non per sbaglio, ma sapendo che lo avrebbe rinnegato.
Davanti al compiersi del destino del Signore – l’innocente condannato 
come malfattore – ogni discepolo sarà in difficoltà, né più né meno di 
Pietro. La croce sarà scandalo per tutti. In tale situazione sarà necessario 
spogliarsi di tutto, per acquistare la sola spada che può dare vittoria (cf. Lc 
22,36 ss.), cioè la Parola di Dio, che ci porta all’obbedienza e all’abbandono 
fiducioso nel Padre.

Approfondimento
E nacque tra [i discepoli] anche una discussione… (v. 24): attorno alla mensa 
dove Gesù si è consegnato nelle mani dei discepoli, nelle nostre mani, 
avviene ancora una discussione, o meglio un litigio. La parola utilizzata 
nell’originale greco (“philoneikia” = amore della vittoria) compare solo qui in 
tutto il Nuovo Testamento. È la bramosia di vincere, il desiderio di prevalere 
sull'altro, origine di ogni guerra e lotta tra gli uomini. Sembra che l’aver 
vissuto con Gesù, l’aver ascoltato dalle sue labbra la Parola di salvezza 
non sia servito a nulla! Anche davanti al Corpo consegnato si fa strada il 
peccato del mondo, che possiamo chiamare con il nome di protagonismo, 
autoaffermazione. È l'egoismo, frutto mortale del veleno del serpente. 
Tutte le lotte tra gli uomini sono per questo “essere considerato il più 
grande”. L’idolatria (= culto dell’immagine) è proprio la ricerca di questa 
apparenza, di questo volersi mostrare, tipici di chi ignora la verità sua e di 
Dio. Il protagonismo è in fondo la malattia infantile dell’uomo che non si sa 
amato e non sa amare perché non ha ancora incontrato in verità il Signore.
I re delle nazioni le governano… (v. 25): l’imperatore si faceva chiamare 
“salvatore e benefattore del mondo”. La regalità del mondo è un dominio 
che in realtà toglie la libertà e rende schiavi. Quella di Cristo, unico salvatore, 
apparirà invece sulla croce, dove Egli manifesterà la propria solidarietà con 
i peccatori.
Voi però non fate così… (v. 26): lo Spirito di Cristo, rivelato e donato 
nell’Eucaristia, è l’amore che si attua nella povertà, nel servizio e nell’umiltà. 



101

FE
BB
RA
IOÈ il contrario di quello del mondo. È naturale che l’uomo aspiri a divenire 

sempre più grande, perché vuole in fondo diventare come Dio. Non è 
sbagliato questo. Ciò che va corretto è piuttosto il significato di questa 
grandezza e la via per arrivarvi. La vera grandezza non è la gonfiatura 
dell’io, ma lo svuotamento di chi ama. Ce l’ha rivelato colui che, essendo di 
natura divina, si è fatto il più piccolo di tutti (cf. Fil 2,5 ss.). L’unico potere è 
in realtà la libertà di servire, opposta alla schiavitù di chi spadroneggia. Noi 
siamo chiamati a questa libertà (cf. Gal 5,13).
Infatti chi è più grande… (v. 27): Gesù interroga i suoi proprio su ciò che in 
quel momento stanno vivendo: a mensa il servo è colui che dà il cibo; in 
quella cena Gesù dà la sua vita. Gesù si fa dunque servo per eccellenza, 
perché non si limita a servire qualcosa, ma offre sé stesso. Rivela così 
la vera identità di Dio, che è amore, l’amore vero che non consiste nelle 
parole, ma nei fatti e nella vita messa a servizio dell’amato. Il punto 
fondamentale e scandaloso della fede è accettare che Gesù, vero Dio, ci 
serva e ci lavi i piedi. Il cristiano è colui che riconosce come sorgente della 
propria vita il servizio gratuito del suo Signore. Così potrà aver parte con lui 
e amare come lui ha amato.
Voi siete quelli che avete perseverato… (v. 28): il discepolo è colui che è rimasto 
con il Signore, che ha condiviso le sue stesse prove, che ha partecipato al 
suo mistero di morte. Ancor prima però, stiamo con lui non per la nostra 
fedeltà, ma perché il Signore stesso per primo vuole stare con noi, e non 
ci abbandona mai. 
E io preparo per voi… (vv. 29-30): il Signore prepara per noi il regno del 
servo, il regno di Dio che guarisce le perversioni del regno umano. La 
partecipazione alle sue sofferenze ci fa giungere alla gloria del suo regno. 
Gesù ci promette di sedere alla sua mensa, ma in realtà noi, che mangiamo 
e beviamo al banchetto eucaristico siamo già introdotti nel suo regno, che 
è l’amore gratuito del Padre per tutti i suoi figli. L’Eucaristia, unendoci a lui, 
ci apre al futuro definitivo: siederemo con lui da re, con il suo stesso potere 
di giudicare, cioè di salvare il mondo. 
Simone, Simone… (v. 31): troviamo qui la vera chiamata di Pietro. In Luca 
infatti è la prima volta che Gesù lo chiama per nome e per ben due volte. 
È una vocazione solenne, come quella di Abramo, di Mosè, di Samuele, di 
Marta e di Saulo (cf. Gn 22,1; Es 3,4; 1Sam 3,10; Lc 10,41; At 9,4). Forse 
perché è proprio qui che Pietro ha l’occasione di divenire finalmente vero 
discepolo, chiamato poi a confermare gli altri discepoli. Nel momento della 
vocazione, Pietro è tentato da Satana, che come già è entrato in Giuda, 



102

FEBBRAIO - LECTIO: «CUSTODIA»

così cerca di entrare in tutti i discepoli. Il suo intento è quello di togliere 
la fiducia. La sua azione non sarà che un’azione di vaglio. Gli è permesso 
di agire; ma Dio se ne serve per il bene. Separerà il frumento dalla pula. 
Purificherà la fede dei discepoli, conducendoli a quella infedeltà che offrirà 
loro la possibilità della fede più pura, cioè di arrivare a vivere della fedeltà 
del Signore e non dei propri buoni propositi.
Ma io ho pregato per te… (v. 32): tutti saranno provati. Gesù – in forza 
della propria preghiera – non garantisce a Pietro l’impeccabilità, ma 
l’indefettibilità della fede. Questa consiste nel fondare la propria vita nella 
sua misericordia. Il dono che Gesù farà a Pietro sarà il servizio di Pietro 
ai fratelli. Pietro sbaglierà, ma “ritornerà”, ossia si convertirà. La sua 
esperienza di infedeltà gli farà conoscere meglio sé stesso e il suo Signore, 
la propria debolezza e la forza di colui che lo ama, la propria miseria e la sua 
misericordia. Così confermerà – indurirà (in greco si utilizza lo stesso verbo 
che indica l’indurirsi del volto di Gesù nell’andare verso Gerusalemme in 
Lc 9,51) la fede dei suoi fratelli che attraverseranno le sue medesime 
difficoltà. La sua funzione, dirà lui stesso, non è quella di spadroneggiare 
sul gregge a lui affidato, ma di essere modello di umiltà e di confidenza nel 
Signore (cf. 1Pt 5,1ss).
Signore, con te sono pronto… (vv. 33-34): Pietro è uomo dai grandi desideri, 
che effettivamente non vengono dalla carne, ma dal Padre. Tuttavia, 
proprio perché non vengono dalla semplice umanità di Pietro, non potranno 
realizzarsi con le sue sole forze umane, perché la carne è ancora debole. 
Gesù risponde nuovamente con una chiamata, utilizzando però questa 
volta il nome di Pietro, il nome nuovo che indica la roccia. È interessante 
notare che Gesù lo chiama “roccia” proprio quando gli predice la sua sicura 
infedeltà. Come il gallo preannuncia il sorgere del sole, il rinnegamento 
di Pietro sarà l’annuncio della bontà misericordiosa di Dio, che sorge per 
salvarci.

Dalla parola alla vita
Il brano che abbiamo considerato ci invia a riflettere sul nostro essere 
chiesa e sull’Eucaristia. La chiesa, infatti, riunita attorno alla mensa, 
esamina sé stessa. Riconosce il peccato da cui il Signore la salva, accoglie il 
suo perdono e riceve la capacità di una vita nuova. L’eucaristia è il giudizio 
di Dio sul mondo, un giudizio di salvezza, che ci libera. Il suo dono d’amore 
è come lo specchio della verità, nel quale vediamo il nostro egoismo. Il 



103

FE
BB
RA
IOnostro male viene alla luce, e la luce entra in tutte le nostre tenebre. Per 

questo la condizione per entrare degnamente in comunione con il Signore 
è, secondo la liturgia, il riconoscimento della propria indegnità: “O Signore, 
io non son degno…”.
Ma l’Eucaristia, come denuncia il male, così dona il bene. I Dodici, attorno 
alla mensa, rappresentano tutta la chiesa che accoglie il “mandato” del 
suo Signore, il comandamento dell’amore, l’invito a mangiare e bere il 
pane e il vino del Regno, che l’associano al suo stesso destino di passione 
e di gloria.
Davanti all’Eucaristia siamo invitati a considerare il nostro modo di porci 
nella comunità, nei rapporti fraterni, nel nostro essere consacrati. Gesù 
è presente fra noi – ancora oggi – come colui che serve; l’Eucaristia è la 
memoria del Signore che si manifesta nel servizio: come viviamo il nostro 
essere in mezzo ai fratelli? Siamo capaci di vivere gli uni accanto agli altri 
senza la pretesa di essere i primi, ma con l’unico desiderio di essere a 
servizio?
La ricompensa che Gesù ci promette per la nostra fedeltà alla sua sequela, 
per la nostra perseveranza nell’ora della prova, è la partecipazione al 
suo giudizio, che è misericordia. Ci è chiesto allora di assumere questo 
sguardo di misericordia sia nei confronti dei fratelli e delle loro fatiche, 
sia nei confronti di noi stessi e dei nostri errori. Comprenderemo allora 
che la misericordia di Dio ci previene sempre. Ancor più, che la fedeltà, la 
grazia e l’amore del Signore, si manifestano pienamente proprio nei nostri 
cedimenti: così il peccato, oltre che luogo dell’incontro e della conoscenza 
di Dio, diviene la misura della sua misericordia.
Gesù si rivolge in modo particolare a Pietro, che a breve farà esperienza 
della propria debolezza e della misericordia del Signore. L’apostolo 
imparerà a passare dalla propria giustizia e dal proprio amore per il Signore 
alla giustificazione e all’amore del Signore per lui. Si renderà conto che non 
sarà lui a morire per Cristo, ma Cristo a morire per lui!
Questa è la fede incrollabile, perché poggia non sulla mia fedeltà a Dio, ma 
sulla sua fedeltà a me, che non può venire meno. Neanche il peccato e la 
morte mi sottraggono a lui, perché lui si è fatto per me peccato e morte, 
per essere mia giustificazione e vita.



104

FEBBRAIO - LECTIO: «CUSTODIA»

Pregare e condividere Anna Maria Cànopi osb 
Signore Gesù, 
come nell’Ultima Cena con i tuoi, 
tu sei in mezzo a noi come Colui che serve. 
Tu ci onori del tuo servizio. 
Tu, l’Altissimo, ti chini umile ai nostri piedi, 
per farci camminare dietro a te fino alla Casa del Padre. 
Signore Gesù, pur essendo molto lenti a capire, 
vorremmo saperti imitare 
e farci con te servi di tutti, 
per rendere visibile nei nostri gesti 
la tua immensa carità divina. 
Signore Gesù, Maestro buono,
il nostro cuore è spesso turbato
per tutto il male che c’è nel mondo
e per le nostre stesse debolezze, 
per i tradimenti e i rinnegamenti
di cui ci vediamo capaci.
Aumenta la nostra fede in Te
e nel Padre che ci hai rivelato!
Amen. 



105

FE
BB
RA
IO

 Scheda carismatica
CUSTODIA

San Luigi Versilia (1873-1930) 
Profilo biografico
San Luigi Versiglia nacque a Oliva Gessi (Pavia) il 5 giugno 1873. Salesiano 
di grande fede, equilibrio e spirito missionario, guidò la prima spedizione 
salesiana in Cina nel 1906. Dopo anni di missione e formazione, fu 
nominato vescovo e vicario apostolico di Shiu Chow nel 1921. Uomo umile 
e instancabile, si dedicò con amore alla cura dei missionari e del popolo. 
Il 25 febbraio 1930 fu ucciso dai pirati bolscevichi insieme a don Callisto 
Caravario mentre proteggeva alcune catechiste. È stato canonizzato nel 
Giubileo del 2000.

1. La custodia spirituale: essere padre e pastore
San Luigi Versiglia concepiva il ministero pastorale come una forma alta di 
custodia spirituale. Egli non si limitava ad amministrare o organizzare, ma 
si sentiva profondamente responsabile delle anime a lui affidate. Questa 
lettera del 1924, scritta in un momento di discernimento e crisi interiore, 
è una testimonianza limpida della sua totale offerta di sé per il bene della 
missione. Si rivolgeva ai suoi Superiori, con assoluta trasparenza e libertà, 
ma anche con un cuore pienamente obbediente e filiale.

Lettera di Mons. Luigi Versiglia a don Rinaldi, 19241 
[...] Se è ancora possibile ristabilire tutto questo, mi dica la Paternità 
Vostra o mi dica qualsiasi altro dei Superiori, quello che devo fare; mi 
dicano quello che desiderano, mi traccino la via che devo seguire, per 
accoppiare il bene della Congregazione e quello della Missione. [...]
Perciò qualsiasi possano essere i desideri dei Superiori, do loro parola 
che mi troveranno arrendevole in tutto, purché la Missione si sviluppi e 
le anime si salvino.
Le mie opinioni, le mie persuasioni, manifestate forse talora in modo 
troppo vivace, hanno forse talora potuto recare pena ai Superiori? ... 
Ebbene cercherò di moderarmi, e, se sarà necessario le seppellirò nel 
fondo del mio cuore, per non lasciarle mai più uscire.

1. BOSIO GUIDO, Martiri in Cina: Monsignor Luigi Versiglia e Don Callisto Caravario nei loro scritti e nelle 
testimonianze di coetanei (Leumann: Elle Di Ci, 1976), 288-289.



106

FEBBRAIO - SCHEDA CARISMATICA: «CUSTODIA»

Dico ancora di più: vorrei che i Superiori si persuadessero, come ormai ne 
sono persuaso io, che in questa Missione si ha bisogno di un Superiore 
Ecclesiastico che abbia maggior virtù e miglior criterio di quello che abbia 
io; e di più abbia energie fresche per dare un nuovo movimento a tutto.
Per l'amore di Gesù Cristo, per l'amore delle anime redente dal suo 
prezioso Sangue, prego i Superiori di indicarmi e aprirmi la via, affinché 
questo si possa effettuare.
Assicuro che, restituito alla vita di semplice Confratello, non darò nessun 
fastidio ai Superiori, per quanto dipenderà da me, ma mi metterò nelle 
mani loro come l'ultimo dei miei Confratelli.
Quello che desidero è che la Missione (e sotto questo nome intendo le 
anime e i Confratelli che per esse lavorano) non abbia a soffrire.
La prego, amatissimo Padre, di non prendere queste mie parole come 
un semplice sfogo. No, intendo dare a ciascuna parola il più positivo e 
stretto significato. [...]
Nella speranza della più cordiale intesa, quale si conviene ad un figlio 
verso i suoi padri, e chiedendole la sua benedizione, con tutto l'affetto e 
la più filiale riverenza mi protesto obbligatissimo.

Luigi Versiglia

2. La custodia educativa: formare coscienze libere
La custodia spirituale si esprimeva, per san Luigi Versiglia, anche nella cura 
educativa, che si fa paziente accompagnamento verso la maturazione della 
coscienza. In un tempo in cui le conversioni potevano essere frettolose 
e superficiali, Versiglia invitava a puntare sulla formazione interiore e 
sull’autenticità della fede. Custodire significa educare con lungimiranza, 
con spirito di sacrificio e senza scorciatoie.

Brano tratto da una lettera pastorale di Mons. Versiglia ai suoi Confratelli 
(probabile 1925-26)2 

[...] Prima di tutto sorge per noi il dovere di aumentare lo spirito di pietà 
e d'attaccamento a Dio, cose che assolutamente dovremo infondere in 
questi nostri figliuoli rigenerati o da rigenerare.
Ora questa infusione di spirito di pietà, di amore di Dio, di interesse 
per le cose dell'anima non si attua né con la semplice scienza, né col 

2. Ivi, 188-189.



107

FE
BB
RA
IOlavoro esteriore, bensì col possedere in noi tali virtù ed in tale grado, che 

possano facilmente trasfondersi al di fuori.
In secondo luogo, crescendo la nostra famiglia spirituale, dobbiamo 
armarci di grande spirito di pazienza, di dolcezza e di longanimità.
Sanno i padri terreni quanta pazienza sia necessaria per l'educazione e 
formazione dei loro bambini...
Quanta maggior pazienza sarà necessaria a noi, per formare individui 
adulti, che fino a ieri non ci avevano mai visti né conosciuti...
Miei cari Confratelli, l'ho sperimentato io e credo l'avrete esperimentato 
anche voi: nessuno ama essere preso di punta, e tanto meno un cinese...
Il sistema di San Francesco di Sales e di Don Bosco, che è la nostra più 
bella eredità come Salesiani, trionferà certamente anche in Cina.
Per questo dobbiamo vigilare sulla nostra naturale vivacità, studiandoci 
di essere sempre calmi ed eguali a noi stessi.

3. La custodia delle anime: cura dei più deboli
Nel cuore della missione salesiana guidata da san Luigi Versiglia, la 
custodia si fa accoglienza concreta e premurosa verso chi vive situazioni di 
estrema fragilità. Negli anni Venti del Novecento, la Cina era attraversata 
da profondi sconvolgimenti: instabilità politica, lotte tra fazioni armate, 
e l’ascesa di movimenti rivoluzionari portarono violenze e saccheggi 
soprattutto nelle zone rurali. Molti cristiani furono perseguitati, cacciati 
dai villaggi, ridotti alla fame.
In questo scenario drammatico, il vescovo salesiano non si tirò mai indietro. 
Nella lettera che segue, scritta nel marzo 1928, san Luigi raccontava con 
lucidità e compassione l’afflusso di profughi cristiani sfollati, ospitati e 
sostenuti dai missionari a rischio della propria sicurezza. Le sue parole 
rivelano una custodia evangelica che si fa gesto quotidiano e coraggioso: 
prendersi cura dei poveri come fossero fratelli, come fosse Cristo stesso 
a chiedere riparo.

Lettera integrale di Mons. Luigi Versiglia a don Rinaldi – 21 marzo 19283 
Le nostre residenze più centrali, specialmente a Shiu-chow città, sono 
letteralmente assediate dai cristiani profughi e spogliati di ogni cosa 
dalle bande comuniste. Anche i nostri istituti maschili e femminili 
hanno raddoppiato il numero di ricoverati. Tutta questa povera gente 

3. Ivi, 266.



108

FEBBRAIO - SCHEDA CARISMATICA: «CUSTODIA»

bisogna albergarla e mantenerla fino a che non si trovi qualche mezzo di 
sussistenza, a meno di non vedercela perire di stenti, di freddo e di fame.
In mezzo a tanti trambusti e a tante vessazioni, i Confratelli si comportano 
tutti con grande coraggio e abnegazione, per assistere e confortare i 
poveri cristiani.
Quelli che ebbero maggiormente occasione di mostrare il loro zelo e il loro 
spirito di sacrificio furono il nostro Don Cucchiara a Yan-fà, Don Bardelli 
a Lok-chong e, nel momento in cui scrivo, Don Dalmasso a Nam-yung. [...]
Anche noi abbiamo dovuto soffrire per la devastazione di qualche 
residenza, colta d'improvviso mentre il missionario era assente; tuttavia 
riconosciamo evidente la protezione di Maria Santissima su di noi e su 
tutti i nostri.
Ci aiuti anche Lei colle sue preghiere a ringraziare convenientemente la 
nostra Madre del Cielo e a renderci sempre più degni di ricevere la sua 
protezione.

4. Il dono di sé: fino a morire per custodire
Il 25 febbraio 1930, lungo un fiume della provincia cinese del Guangdong, 
san Luigi Versiglia e san Callisto Caravario viaggiavano in barca con 
alcune giovani catechiste. Fermati da un gruppo armato, i due missionari 
si opposero al tentativo di rapimento delle ragazze, proteggendole 
con la parola, la calma e infine con il corpo. Fu una custodia incarnata e 
radicale, che si trasformò nell’offerta suprema: il martirio. Il loro sacrificio 
fu consapevole, sereno, compiuto nella preghiera e nel silenzio. Le fonti 
riportano testimonianze dirette che documentano con precisione i fatti.

Testimonianza ricostruita da relazioni ufficiali e testimoni oculari4  
«I missionari resistono anche alle percosse e non abbandonano il loro 
posto di difesa, dichiarando di essere pronti anche a morire per difendere 
le loro alunne. [...]
“Monsignore era caduto sopra di me – narra la catechista Clara – e i pirati 
lo battevano così brutalmente, che io di sotto sentivo la ripercussione dei 
colpi”.  [...]
Don Caravario, al quale la giovinezza concede maggiori energie, continua 
a resistere... ma alla fine estenuato s'accascia sulla panca sinistra della 
barca, mentre il suo labbro scolorito mormora i nomi di “Gesù, Giuseppe 
e Maria”. [...]

4. Ivi, 384.



109

FE
BB
RA
IOMonsignore, con voce fioca dallo sfinimento, supplica: “Non essere così 

cattivo! Che cosa vuoi? Non vogliate essere così crudeli!”. [...]
I due missionari, legati, vengono portati nel bosco.
Un testimone riferisce l'ultima supplica di Monsignore: “Io sono vecchio, 
ammazzatemi pure! Ma lui è giovane: risparmiatelo!”.
Poi, legati insieme, si inginocchiarono, volsero lo sguardo al cielo e 
rimasero assorti in Dio.
Le ragazze, lontane, udirono cinque colpi di fucile. [...]
Maria Thong, una delle giovani salvate, dirà più tardi:
“Dopo la sua morte il mio affetto per Monsignor Versiglia è cresciuto 
ancora di più, perché egli è morto per me”».

Attualizzazione 
Custodire è verbo dell’amore maturo
“Custodire” è una delle parole più evangeliche e urgenti del nostro tempo. È 
un verbo che risuona nella Scrittura come eco della responsabilità che Dio 
affida all’uomo: prendersi cura della vita, dell’altro, della storia. Riecheggia, 
tradito, nel dramma di Caino che rifiuta di essere fratello. Si fa armonia 
nella silenziosa vigilanza di san Giuseppe, che accoglie la sua missione 
come custodia del mistero. È parola di vangelo e di carne, di spirito e 
di mani. In san Luigi Versiglia essa si rivela in tutte le sue dimensioni: 
spirituale, educativa, comunitaria, profetica.
Custodire, per lui, non è mai stato un gesto passivo o un atteggiamento 
difensivo. Non si tratta di “tenere al sicuro”, ma di prendersi cura con 
responsabilità e libertà. È una forma concreta di amore adulto, che non 
trattiene per sé, ma si dona per l’altro. È uno sguardo che vede, una 
presenza che rimane, una vita che si spende.
Nella custodia spirituale, Versiglia rinuncia a sé stesso pur di non ostacolare 
il bene della missione: non trattiene ruoli o potere, ma li affida, purché 
le anime siano salvate. È il contrario della pretesa, dell’attaccamento, 
dell’identificarsi con un compito. È spogliarsi di sé per lasciar spazio a Dio 
negli altri.
Nella custodia educativa, si fa umile testimone, più che istruttore. Si 
fida del tempo, si affida alla pazienza, forma con l’esempio più che con 
le parole. È un padre spirituale che sa che l’anima si forma nella libertà, 



110

FEBBRAIO - SCHEDA CARISMATICA: «CUSTODIA»

 Preghiera per le vocazioni
non nella pressione, nella coerenza, non nel controllo. E proprio per questo 
vigila, guida, corregge, ma sempre da dentro una relazione vera.
Di fronte ai poveri e ai perseguitati, Versiglia non si limita a compatire, ma 
apre le case, condivide il pane, mette in gioco le risorse della comunità. 
Non spiritualizza la sofferenza, la prende in carico. E lo fa sapendo che così 
si custodisce anche la propria vocazione: nella concretezza del servizio e 
dell’accoglienza.
Nel momento della prova più dura, resta. Non si nasconde, non fugge. 
Si espone con lucidità, facendosi scudo con la propria vita. Il suo corpo 
diventa difesa concreta, segno incarnato di un amore che protegge, fino 
alla fine. In quel gesto, la custodia si rivela per ciò che è in profondità: non 
solo premura, ma consegna. Non solo vicinanza, ma offerta. Non solo 
protezione, ma dono totale.
Questa parola – custodia – interpella oggi le nostre comunità, come 
individui e come corpo carismatico:
•	 chi siamo chiamati a custodire oggi? Chi, tra i giovani, tra i confratelli o 

consorelle, tra le famiglie, ha bisogno di una presenza vigilante, ferma 
e amorevole?

•	 siamo disposti a cedere qualcosa di nostro – tempo, spazio, ruoli, 
sicurezze – per il bene dell’altro?

•	 come possiamo custodire i giovani non con il controllo, ma con la 
fiducia, la vicinanza, l’esempio? Siamo custodi della loro vocazione, 
dei loro sogni, dei loro errori, del loro tempo di crescita?

•	 quali “figlie e figli di Dio” oggi sono minacciati nella loro dignità, libertà 
o vocazione, e attendono qualcuno che li difenda? I migranti, le donne 
abusate, i minori fragili, gli esclusi, i dimenticati?

San Luigi Versiglia ci provoca. Ma non con richieste eroiche ed 
estemporanee. La sua vita è tutta una gradualità paziente, un’ascesa 
silenziosa, una preparazione interiore. Ci insegna che il martirio non è un 
gesto isolato, ma la fioritura finale di una vita custodita ogni giorno nel 
dono. Custodire significa non voltarsi dall’altra parte. Significa riconoscere 
l’altro come cosa sacra. Significa scegliere di restare.
Nel tempo della frammentazione, del disimpegno emotivo, del cinismo che 
svuota le parole grandi, questa parola ci rieduca. Non siamo padroni, né 
gestori, né soltanto educatori. Siamo chiamati a essere custodi: del fuoco 
del carisma, della vocazione degli altri, del volto di Dio che ci passa accanto.
E se Dio lo chiede, anche dare la vita. Non solo morendo – ma vivendola 
tutta, per amore.



111

FE
BB
RA
IO

Intenzioni di preghiera
	• Ti preghiamo o Signore, per quanti nelle nostre CEP\CE vivono 

momenti di fatica e di sofferenza.
	• Ti preghiamo o Signore, per tutti i giovani. Imparino sempre di più ad 

essere custodi del creato e delle creature.

Invocazione allo Spirito Santo
O Spirito Santo,
sei tu che unisci 
la mia anima a Dio:
muovila con ardenti desideri
e accendila con il fuoco
del tuo amore.

Quanto sei buono con me,
o Spirito Santo di Dio:
sii per sempre lodato e benedetto
per il grande amore 
che affondi su di me!

Dio mio e mio Creatore
è mai possibile che vi sia
qualcuno che non ti ami?
Per tanto tempo non ti ho amato!
Perdonami, Signore.

O Spirito Santo,
concedi all’anima mia
di essere tutta di Dio e di servirlo
senza alcun interesse personale,
ma solo perché è Padre mio 
e mi ama.

Mio Dio e mio tutto,
c’è forse qualche altra cosa
che io possa desiderare?
Tu solo mi basti. 
Amen.

 Preghiera per le vocazioni
CUSTODIA



112

FEBBRAIO - PREGHIERA: «CUSTODIA»

In ascolto della Parola
Lc 22,24-34. Cfr. Lectio

Testo di riflessione 
G. Bosco - Il divoto dell’Angelo Custode
Bontà grande ed incomprensibile ci dimostra il nostro celeste Padre nel 
darci un Angelo per custode. Questa bontà divina è quella che ci vuol 
figliuoli, e degni figliuoli di sì gran Padre. A tal fine c’ impresse nel crearci 
la sua immagine e le sue fattezze, e ci designò eredi di tutti i beni paterni 
lassù in cielo. E siccome ai figliuoli di gran Re tosto destinasi aiuto di gran 
carattere, per istruirli, ed inspirar loro sentimenti principeschi e grandi; al 
modo stesso sul nascere di ciascun di noi, destina Iddio uno de’ suoi Grandi 
del cielo, che tutto ciò adempia con noi. 

Vuol che un Angelo ci accolga tra le sue braccia fin dal primo comparire 
che facciamo al mondo, in manibus portabunt te (salmo 90). Vuol ch’ei vegli 
incessantemente a custodia e difesa di noi; che il primo latte c’instilli di 
pietà e virtù. E come s’esprimono i Santi Padri, vuole il nostro buon Dio, 
che in tutta la nostra vita sia in verità l’aiuto e il direttore di ciascuno di noi, 
come figli d’età minore, che Iddio in questo inondo si alleva per innalzare al 
trono ed alla corona. Disegni amabilissimi, che voi, mio Dio, avete sopra di 
me, esclama s. Bernardo; mentre veggo verso di me, ed a mio bene tutta la 
paterna bontà. Vi veggo, mio Dio, entrare in sollecitudine di me, e prendervi 
continuamente di me pensiero. Ed in qual pensiero non entrate, ed in quale 
sollecitudine? è tale la vostra bontà, che mentre mi promettete il cielo, già 
quanto è nel cielo tutto per me impiegate. Avete in cielo il vostro Unigenito, 
e il vostro Unigenito mandaste a morir per me. Avete l’amor vostro, il 
Divino Spirito, e il Divino Spirito con profusione diffondete sopra di me. 
Avete i vostri Angeli, e gli Angeli ancora spedite di lassù ad assistermi e 
custodirmi.

A questi adossate la custodia di me. Ammirabile bontà del mio Dio 
sull’opera di mia salute! Se io sono debole, ho meco un sostenitore fermo 
ed invitto; se sono povero, ho meco un provveditore ricco e liberale; se 
sono misero, ho meco un Angelo, che ricolmo è di tutta la beatitudine. Se 
poi verso Dio sono freddo, ho meco chi è un incendio di carità; se carico 
sono di colpe, ho meco chi può anche placare il mio Dio sdegnato. Ah 



113

FE
BB
RA
IOmio Dio! io stupisco a tanta bontà verso di me, stupisco insieme di me 

stesso, coinè finora, abbia potuto vivere così ingrato. Voi amantissimo mio 
custode, deh non permettete più in me tanta ingratitudine e sconoscenza. 
Aprite le mie pupille: ammollite il mio cuore, fate, che io corrisponda al 
mio Dio, corrisponda a voi, col serbar per Iddio e per voi quest’anima, che 
con tanto affetto custodite perchè possa un dì con vostro tripudio essere 
coronato di gloria in paradiso.

Adorazione silenziosa

Preghiera corale
Salmo 121
Alzo gli occhi verso i monti:
da dove mi verrà l'aiuto? 
Il mio aiuto viene dal Signore,
che ha fatto cielo e terra.

Non lascerà vacillare il tuo piede,
non si addormenterà il tuo custode. 
Non si addormenterà, non prenderà sonno,
il custode d'Israele.

Il Signore è il tuo custode,
il Signore è come ombra che ti copre,
e sta alla tua destra. 
Di giorno non ti colpirà il sole,
né la luna di notte. 

Il Signore ti proteggerà da ogni male,
egli proteggerà la tua vita. 
Il Signore veglierà su di te, 
quando esci e quando entri,
da ora e per sempre.



114

FEBBRAIO - PREGHIERA: «CUSTODIA»

Preghiera di affidamento a Maria S. Paolo VI
O Maria, ti preghiamo: 
facci comprendere, desiderare, possedere in tranquillità 
la purezza dell’anima e del corpo. 
Insegnaci il raccoglimento, l’interiorità; 
dacci la disposizione ad ascoltare 
le buone ispirazioni e la Parola di Dio; 
insegnaci la necessità della meditazione, 
della vita interiore personale, 
della preghiera che Dio solo vede nel segreto. 
Amen.

Dalla preghiera alla vita
Possiamo vivere, all’interno della nostra CEP\CE l’esperienza di essere 
angeli custodi gli uni verso gli altri.


